
民问信仰与村落生活
——以庄户一千军台幡会为例

韩同春

以神庙为中心的祭仪更多地表现出文化的地

方性，而且内在地表达了民众群体对于所处自然

与社会地域空间中经济政治生活诸多关系和历史

变化的认识。通过对庄户一千军台幡会这一村落

庙会中所敬奉的幡旗神灵的考察，我们可以看到

庙会祭祀仪式的神灵信仰与民众群体所处的自然

环境和民众的生活存在着某种内在关联。

中国传统农业社会中有两类常见的集体仪式

活动，一为庙会，二是祭祖。刘铁梁认为，庙会

与祭祖是研究中国基层社会特别是村落社会建构

与民众伦理行为规范的重要观察对象。对于庙会

这种祭祀仪式， 《：公共生活的乡村庙会》一文认

为： “以神庙为中心的祭仪可以说更多地表现出

文化的地方性，而且内在地表达了民众群体对于

所处自然与社会地域空间中经济政治生活诸多关

系和历史变化的认识。”这种看法可以在庄户一千

军台幡会这样一个村落庙会得到验证。通过对庄

户一千军台幡会这一村落庙会中所敬奉的幡旗神

灵的考察，我们可以看到，庙会祭祀仪式的神灵

信仰与民众群体所处自然环境以及民众生活等方

文化资源

面存在着一定的内在关系。

庄户一千军台幡会是在北京门头沟区村落里

举行的一种仪式性表演活动。庄户一千军台幡会

的主体活动内容是两个村庄在每年的元宵节期间

进行联村走会活动。在每年正月十五和十六这两

天里，幡会以村落为基本单位去对方村落中参加

活动，而且在两天时间里分别以各村的庙宇为仪

式中心进行走会。在两村走会期间，两村各有的

幡旗以及表演团队组合在一起，形成一个队列，

在村落中表演并在主方村落庙宇进行祭神仪式活

动和表演。两天的走会有一定的程序和特定的走

会路线。

幡会所展示和表演的内容主要可分为两类：

一是幡旗展示和表演，二是穿插在幡、旗中的各

式表演团队的表演。会档有音乐班、吉祥班、大

鼓会、秧歌、跑驴旱船、狮子舞等名目。幡会中

有幡和旗。幡和旗又称子幡、大执事，是庄户一

千军台幡会走会活动中的主角。幡面上绣各种神

灵的名号，旗面上绣神灵的图像，这样众多旗和

幡就成为一个个神圣符号。考察幡旗上的众多神

[作者简介]韩同春，重庆文理学院非物质文化遗产研究中心副教授。

13

万方数据



人文天下l 2015年12月训总第61期

灵名号和设置，我们可以从中看出当地民众的神

灵信仰以及在其背后乡民所持有的思想观念。

一、幡会中的幡与旗

幡会中最重要的展演内容是幡和旗。走会的

人们分人群各自把不同文字、图绘和修饰的幡旗

擎起后沿街而行。擎幡者把幡旗展现在观者面前，

众多幡旗组成一个壮观的队列。

旗帜的产生大概是远古时期人们出于围猎、

战争时的需要。他们用树杆或树枝绑上一个东西，

作为一种信号和标志，这就是旗帜的雏形。后来

旗帜成为一个部落的象征，乃至成为之后的国家

的象征。后来各种团体、组织、军队等都有旗帜，

还有各种五颜六色用以添加气氛的彩旗。旗帜的

种类可谓五花八门，种类繁多。中国古代把旗帜

类别分得更细致。古人把旗帜的类型按照形状、

材料、用途和悬挂方式的不同而赋予不同名称，

如“旆”，是古时末段形状像燕尾的旗； “旄”，

是古代在旗杆上用牦牛尾做装饰的旗子； “旌”，

为旗杆顶上用色羽毛做装饰的旗子； “於”，为古

代的一种军旗等等。

幡是从旗帜中分化而来。幡和旗因悬挂方式

的不同而有了区别并被划为一种新的类别。现在，

我们所说的旗一般是指用绸、布、纸等做成的方

形、长方形或三角形的标志，其挂系方式一般是

把旗的一端挂系挂在细长秆子上。后来也用某种

方式把旗张贴墙壁上。有的旗子在中间位置直挂，

仍然称为旗，庄户村的灵官旗和千军台村的老爷

旗、真武旗都是中间直挂。而幡的形状一般为长

方形，其挂系方式一般是在中间位置直挂，并且

在一般情况下其上下的高度大于左右的长度。幡

后被佛教采用，成为一种法器。幡也是道教宫观

斋醮科仪中常用的法器之一。后来幡还称为宫廷

14

的一种表演节目，军队也用舞幡以壮军威，娱乐

官兵，庆祝胜利。到明清时期，幡发展成为展示

力量技巧的一种民间表演活动。北京的天桥中幡

就是过去在天桥卖艺的把式们的一种露天表演活

动，这种表演和摔跤、拉洋片、硬气功、抖空竹、

双簧等一样，是一种江湖把式、一种挣钱糊13的

生计方式。和北京天桥的耍中幡的杂耍技艺有所

不同，庄户、千军台的幡却不是用来表演的，它

们是用来擎的，是一种请神游巡的仪式性活动。

当地人把幡旗当作神灵，擎幡旗走会就相当于请

神灵来巡游地方。擎幡者对幡旗也是肃敬有加，

在过去，除了地名幡外，其他的幡旗不能拿来耍。

耍幡的人可以用地名幡耍，有单臂举、头顶、盘

肘等动作，展现耍幡人的高超技艺。

庄户一千军台幡会中的幡旗共有21面，其中

有大旗3面、幡18面。在这21面幡旗中，庄户

村有大旗1面、幡9面，千军台村现有大旗2面、

幡9面。需要补充的是，历史上，由于某种原因，

在不同的时期幡会中幡和旗数量会有所变更。但

从整体上说，幡会的幡、旗组成基本是固定的。

庄户村的9面幡具体名称如下：敕封庄户千军台

朝顶进香会(简称地名幡)、敕封山JII地库煤窑之

神(简称窑神幡)、敕封青山水草马王元帅(简称

马王幡)、山神土地财神三圣之神(简称三圣幡)、

敕封眼光圣母明目元君(简称眼光幡)、敕封子孙

圣母后继元君(简称子孙幡)、敕封东岳天齐仁圣

大帝(简称东岳幡)、敕封南无南海观音菩萨(简

称观音幡)和北极玄天真武上帝(简称真武幡)。

庄户村的旗叫灵官旗。千军台村的9面幡名称如

下：敕封千军台庄户朝顶进香会(简称地名幡)、

敕封五湖四海行雨龙王(简称龙王幡)、敕封晶光

普照太阳星君(简称太阳幡)、敕封送生圣母长安

元君(简称送生幡)、敕封三元三品三官大帝(简称

万方数据



三官幡)、敕封天仙圣母碧霞洪德元君(简称天仙

幡)、南无幽冥教主地藏菩萨(简称地藏幡)、敕

封三清道德妙化太上老君(简称老君幡)和昊天

金阙至尊玉皇上帝(简称玉皇幡)。千军台村的旗

有两面：一是关帝旗(俗称老爷旗)，～是真武

旗。

幡会中的地名幡又称“地面幡” “标志幡”，

为两村的前导，幡面写有两村会名。据当地人讲，

过去幡会有一个总的幡会会旗，名字叫“敕封庄

户千军台朝顶进香会”，一段时间会旗写的是“敕

封宛平县庄户千军台朝顶进香会”，后来就发展为

两村各有一地名幡，现在两村的地名幡写的是

“敕封庄户千军台朝顶进香会”，文字的安排是

“庄户”和“千军台”两行齐头并排书写，其他字

是一行竖排。

二、幡旗上神灵与村落生活

幡和旗上神灵的设置反映当地民众的神灵信

仰和思想观念，体现出当地民众的生活状况。以

下分述幡旗上神灵，同时分析幡旗上的众神与他

们经济生活和精神生活的内在关系。

天仙幡与碧霞元君。千军台的天仙幡是碧霞

元君的神位。碧霞元君全称“天仙玉女碧霞元

君”，俗称泰山娘娘、泰山老奶奶、泰山老母等，

是道教中的重要女神。碧霞元君信仰的大规模兴

起始于宋朝，后经传播到各地，以山东、河北、

京津地区最盛。史书上最早记录有关碧霞元君庙

在北京地区的建立是在明代。 《帝京景物略》载：

“后祠El加广，香火自邹、鲁、齐、秦，以至晋、

冀，而祠在北京者，称泰山顶上天仙圣母。”清代

位于门头沟的妙峰山成为北京著名的“八顶”之

一，以“金顶妙峰山”著称，主祀碧霞元君，香

火甲天下，是京津地区碧霞元君信仰中心。在门

文化资源

头沟区其他地区，碧霞元君信仰同样普遍和兴盛，

这里有众多娘娘庙，像九龙山、百花山、军响等

地都建庙祭祀。离板桥、庄户和千军台三村最近

的娘娘庙就座落在板桥村上的北港沟。关于碧霞

元君信仰的渊源、流布以及内涵等方面，已有多

人的考证文章或专著涉及，如《泰山神文化》

《泰山娘娘信f嘞等书。通过对这些文章书籍的分

析可见，本地区民众信仰碧霞元君，幡旗中有单

独以面碧霞元君幡也在情理之中。又因为幡会是

一个朝顶进香的“天仙圣会”，所以首先要朝拜的

便是碧霞元君。

子孙幡与子孙娘娘。子孙昌盛是中国人传统

的文化心态和追求，为祈求子嗣而礼佛拜神，送

子神仙应运而生，于是就有子孙娘娘和送生娘娘，

还有与子孙健康成长相关的各种娘娘。在各地娘

娘庙，子孙娘娘、送生娘娘、眼光娘娘一般和碧

霞元君一起祭祀，是碧霞元君的旁祀，如在妙峰

山娘娘庙正殿即灵感宫供奉以天仙圣母碧霞元君

为首的、包括子孙娘娘、送生娘娘、斑疹娘娘、

眼光娘娘在内的五位娘娘。但娘娘庙或娘娘殿中

旁祀的娘娘数目和名称并不一致。有的地方子孙

娘娘或送生娘娘也渐变为单独供奉对象。在泰山

碧霞祠正殿内神龛祀泰山元君鎏金铜像，两侧为

眼光、送生二神铜像。院内还有东西配殿，东殿

供眼光奶奶，西殿奉送生娘娘，均为铜像。

送生幡与送生娘娘。送生幡和送生娘娘的含

义和子孙娘娘的含义相同。眼光幡与眼光娘娘。

眼光娘娘，又称是眼光圣母惠照明目元君。 髓

藏陀罗尼经》称眼光娘娘能治一切眼病。幡会中

的幡旗中有包括泰山娘娘在内的四位娘娘的幡：

天仙圣母、子孙娘娘、送生娘娘、眼光娘娘。而

这四位娘娘的幡分置在两村幡旗系列里。千军台

村的有天仙圣母(泰山娘娘)幡和送生娘娘幡，

15

万方数据



人文天下f 2015年12月刊j总第61期

庄户村的有子孙娘娘幡和眼光娘娘幡。每村两个，

似乎是为了需求一种平衡，两村合在一起又成一

个整体。

东岳幡与东岳大帝。东岳大帝又称泰山神，

此信仰起源于古代先民对泰山的自然崇拜j根据

中国古老的阴阳五行学说，泰山位居东方，是太

阳升起的地方，也是万物发祥之地，因此泰山神

具有主生、主死的重要职能。秦汉以降，泰山神

的影响逐渐渗透社会各阶层，进入人们的日常生

活中，于是泰山神作为阴阳交代，万物之始的神

灵，在保国安民、太平长寿的基础上引伸为可以

召人魂魄、统摄鬼魂的冥间之主。历代帝王对泰

山神尊崇有加，唐代封之为“天齐王”，宋代晋为

“仁圣天齐王” “天齐仁圣帝”，元代加封为“天

齐大生仁圣帝”，明代又恢复为东岳泰山神。随着

泰山神影响的扩大，其信仰向四周扩散开来，在

全国各地几乎都建有规模不等的东岳庙。 矧匕京

的香会组织与妙峰山碧霞元君信仰》一文认为：

“华北地区包括京津一带民众普遍认为泰山娘娘是

东岳大帝女儿。”幡会也有东岳大帝的幡，表明了

当地对泰山神的崇拜和信仰。

地藏幡与地藏菩萨。地藏菩萨又叫大愿地藏

王菩萨，是大乘佛教四大菩萨之一。 她藏菩萨

本愿经》记载：释迦牟尼说，要在他灭度后、弥

勒佛降生前的无佛之世，让地藏菩萨留在世间，

主管世间、天上及地狱之中六道众生的教化，普

济众生。地藏菩萨自誓度尽六道众生方乃成佛，

誓愿化度地狱众生：“地狱不空，誓不成佛，众

生度尽，方成菩提。”地藏菩萨连同东岳大帝的信

仰与人的死亡观念有着密切关系。

老君幡与太上老君。太上老君是道家创始人

老子的神化，道教奉他为教祖。 (使记》载，老

子曾为周代守藏史，因见周德日衰，退隐西游，

16

不知所终。秦汉之际，黄老道德家推崇黄帝老子

为先王圣哲，与儒家之尧舜周孑L相仿。后因黄老

道的渲染，老子日渐神化。五斗米道经书《老子

想尔注》乃称“一散形为气，聚形为太上老君”。

南北朝(420—589年)时，南方道教崇三洞教主

三清天尊，北方道教则崇老子为太上老君，在南

朝道教所传七部经教体系中，道德天尊所说洞神

部经是《三皇篓酚，老君所说约萱德经》是太玄部

首经。唐太宗时焚禁《三皇经》，以《道德经》代

之。高宗、玄宗又先后为老子加封尊号，推为宗

室远祖，并建太清宫专奉老子，仪规同于朝廷，

而实为宗室祖庙，太上老君遂最终确定为太清境

洞神教主，即道德天尊。

观音幡与观音菩萨。在佛教的诸多神祗中，

最广泛地为信徒所敬仰者首推观世音菩萨。观音

菩萨又称观世音或观自在，是西方极乐净土阿弥

陀佛的上首菩萨，是西方三圣之一，是一位有智

慧、救苦救难的大菩萨，是慈悲的象征。人们相

信当众生有苦难时称念他的名号即可获得解脱苦

厄。观音的信仰同样在大台地区是普遍的。

真武幡与真武大帝。真武神又称真武大帝或

玄天上帝，民间和道教尊奉的北方玄武神。古代

神话中，北方玄武与东方青龙、南方朱雀、西方

白虎同为四方之神。玄武本二十八宿中北方七宿

之总名，北方七宿(斗、牛、虚、危、室、壁)

组成龟形，其下有腾蛇星，故龟蛇合体。因其位

于北方，属水，其色玄，故称玄武。后玄武由古

代之四方护卫神之一上升为道教大神，并将象征

真武的龟蛇改为真武所收之二魔。自宋代起，真

武画像与塑像皆为“被发黑衣，仗剑蹈龟蛇，从

者执黑旗”。金朝以北方女真族入主中原，视北方

真武为王朝的保护神而加以崇奉。元代开国之初，

在北京等地创建真武庙、昭应宫。因明成祖朱棣

万方数据



原为北方一藩王(燕王)，意欲举兵夺取帝位，谋

士姚广孝遂造玄武助战的神话，因此，明时崇奉

真武尤盛。在幡会中有两个与真武有关的神位，

一个是庄户村的真武幡，一个是千军台的真武旗。

庄户村的真武旗全称是“北极玄天真武上帝”，幡

面上部的真武绘像是身着黄袍，披发跣足盘腿而

坐，一蛇一龟分别在其左右脚下，左手指向前方，

右手执宝剑过顶。

玉皇幡与玉皇大帝。玉皇大帝简称玉皇，又

称吴天金阙至尊玉皇大帝、玄穹高上玉皇大帝。

玉皇被称为众神之王，在道教神阶中地位极高，

神权最大。道教认为玉皇总管三界(天上、地下、

空间)、十方(四方、四维、上下)、四生(胎生、

卵生、湿生、化生)、六道(天、人、魔、地狱、

畜生、饿鬼)的一切阴阳祸福。玉皇大帝是诸天

之帝、仙真之王、圣尊之主，是三界万神的最高

神，有制命九天阶级、征召四海五岳之神的权力，

天地万物、阴阳造化无不在玉皇大帝所掌之中。

玉皇大帝在民间信仰中也是至高无上的天神，是

神鬼世界真正的皇帝，人们通常称之为玉皇上帝

或玉皇大帝。所以，上天的最高统帅、统领各部

神佛的玉皇大帝理应在幡会中有他的位置。

马王幡与马王爷。幡旗中有一面马王幡。马

王爷即马神，一般俗称马王爷，全名叫“水草马

明王”。马王爷有三只眼，他的这个特点常被人说

起。历史上，农业是门头沟人的主业，区内绝大

多数的村落是农业村落，区内人口中农民占大多

数，种庄稼是多数门头沟人主要的生计方式。田

地的耕播需要畜力，也需要运输粪肥或收获的庄

稼，这就需要利用骡、马等作为运输的牵引动力，

自然养殖牛、马、驴、骡等是一种需要。门头沟

区位于北京的西部，是连通北京和西边各地的要

地。过去门头沟区有很多古道，一条古道就从大

文化资源

台沟河谷穿过，庄户和千军台就处在古道之上。

古道在军事、经济、文化等方面发挥着重要作用，

除了具有军事意义外，古道是商品贸易的重要通

道。人们通过古道把山货、煤炭和其他物产送往

北京，把山里缺乏的物品运进山里。京西古道上

还往来通行着许多来自门头沟区以外的远来的客

商。这些客商带着一队队马队或骆驼队，向北京

地区运送着来自山陕和口外等地各种物品。古道

上的运输依靠大牲畜如马、骡子等，因此，京西

山区农家饲养大牲畜比较普遍。所以，在过去不

论耕作还是在古道上驮送物品，骡、马、驴、牛

等牲畜是少不了的，因此，这里饲养的骡、马、

驴、牛等家畜很多。而骡、马、驴、牛等家畜的

饲养离不开马王爷的佑护，所以当地人在幡会中

给他留了一个位置，为他设了一面幡。

天官旗与天官。幡会的举办日期在元宵节，

正是上元一品赐福天官紫微大帝的生日。天官赐

福、地官赦罪、水官解厄，这三官在道教神灵世

界里占据重要位置，在人间也很受推崇。

太阳幡与太阳神。从经年累月的观察中，古

代先民们发现了作物的生长与太阳照射之间密不

可分的联系，万物生长靠太阳。所以，太阳神也

是崇拜的对象，把他单独列在一幡上。

财神幡与财神。人们渴望致富发家，所以要

崇拜财神，开荒种地、砍山伐木等生产活动要祭

拜山神，土地神官位虽小，但人们在生活中也处

处离不开他，他们便被当作“三圣”同聚一旗。

窑神幡与窑神。门头沟煤炭储量丰富，分布

较广，东起香峪大梁，西至百花山，东西长约40

公里，南北宽近20公里，煤田总面积达700平方

公里。门头沟地区采煤的历史非常悠久，最晚在

元代时期已有开采。在门头沟区，窑神的信仰是

普遍的，祭祀仪式是多样和隆重的。大台地区的

17

万方数据



人文天下i 2015年12月刊l总第61期

窑神信仰和祭祀与门头沟区其他地区的窑神信仰

有着一致性。幡会中的窑神幡，也体现当地人对

窑神的崇拜与信仰。窑神，又叫“窑王爷”，是门

头沟古老采煤业的行业神，以前为门头沟产煤区

的民众所普遍信仰，并有专门祭祀窑神的窑神庙。

窑神幡上书“山川地库煤窑之神”，所绘神像“头

戴盔，身披甲胄，左手高举开山斧，右手提一串

铜钱，衣带飘起，身后几缕祥云”，虽为坐姿但未

绘坐椅。据说以前一位窑主开煤窑发了财，他就

出资修了窑神幡，以求窑神保佑煤窑兴旺发达。

龙王幡与龙王。龙王是中国民间宗教信仰神。

民间相信江河湖海、泉潭塘井，凡有水源之地，

都驻有龙王治水。民众生活离不开水，为求有水

生活和求风调雨顺五谷丰登，需要祈求龙王，让

他给与惠顾。所以，龙王幡也设在幡旗系列中。

由于门头沟区是干旱少雨的地区，所以门头沟地

区普遍存在龙王信仰。在门头沟求雨的形式更是

五花八门，求雨、祭龙王的习俗，村与村之间不

尽相同。把龙王爷的塑像挟出来放在“老爷儿”

(太阳)底下晒，叫做晒龙王；还有往龙王身上泼

水的，叫洗龙王；有的则是从他处偷龙王。斋堂

地区有五十八村龙王大会。如果斋堂地区发生大

旱时，五十八个村联合起来，成为一体，共同发

起龙王大会。在板桥、庄户和千军台地区，求雨

的方式比较独特。这里的求雨仪式是拉起幡会队

伍去到娘娘庙北港沟的龙王庙求雨。到求雨的这

一天，两村或三村联合起来，擎起幡，吹奏幡乐，

在龙王庙前为龙王演奏，以求龙王降下甘霖。

灵官旗与王灵官。道教的宫观山门内的第一

座殿往往为灵官殿，殿中供奉着一赤面髯须、身

披金甲红袍、三目圆睁、锯齿镣牙、左持避火圈、

右举钢鞭、形象极其威武、勇猛令人畏瞑的神仙，

这就是道教的护法神将灵宫。灵官就是叫王灵官，

18

又称火车灵官王元帅，是道教所奉的雷部、火部

天将及护法神，并具有司天上、人间纠察之职。

由于灵官曾被封为“玉枢火府天将”，人们又把他

看成火神。灵官王元帅是碧霞元君驾前催运粮草

的先锋官，是天仙会的门旗官，担当为幡会开道

之职，所以在幡会队列中，灵官旗都是在最前头，

称为幡会的“头”。庄户村的灵官旗镶红边，灵官

一手持鞭，一手持避火圈，足踏风火轮，红脸红

须呈半浮雕状，以各色锦缎堆绣而成，旗面上绣

有“赤胆忠良灵官元帅”的字样，旗背绣有“赤

胆忠良”四个大字。

关帝旗与关帝。关帝，又称关公，关圣帝君，

是道教神统中降妖除魔的万能神。关公就是关羽，

原为三国蜀汉刘备的武将。传说关羽死后，头葬

河南洛阳，身葬湖北当阳，人感其德义，岁时奉

祀。宋代流传关羽应龙虎山张天师之召降魔伏怪

的故事。宋崇宁元年(1102年)追封他为忠惠

公，后封义勇武安王；明初祀为关壮缪公，与岳

飞同祀武庙，各地称关岳庙；万历三十三年

(1605年)封三界伏魔大帝神威远震天尊关圣帝

君；清康熙五年(1666年)敕封为忠义神武灵{；占仁

勇威显关圣大帝。相传农历五月十三日为他诞生

日。幡会中的关帝旗又称“中心旗”，镶红布边，

旗背为蓝布衬里，神像为关帝骑赤兔马的造型，

一旁侍立着关平与持刀的周仓。旗背上绣有“威

震乾坤”四个红色大字，旗的垂带上有“忠义仁

勇伏魔关圣大帝”的封号。

真武旗与真武神。真武旗以黄绸镶边，真武

神的形象一般为身材魁伟，容貌慈祥，披发跣足，

或着道袍，或披铠甲；或戴冕冠，着十二章纹帝

服，威严端坐，龟蛇置其旁；或仗剑，履龟蛇，

作视察三界形状。真武旗上的真武神形象是黑脸

虬蚺，身披黄衣，跣足盘坐，一脚下为龟，一脚

万方数据



为蛇缠绕，一手执剑过顶，一手指远方，很是威

武刚猛。真武旗背面蓝布衬里，上有白色的“北

斗七星”图案，旗面上绣的是真武大帝披发仗剑

盘坐莲台的形象。在幡会行列中，真武大帝总是

坐镇后场。真武旗在幡会中被称为“尾”，走在幡

会队列的最后面。
．

幡会中奉请的神灵有道教的，也有佛教的，

从中可以看出佛教和道教在大台沟地区具有广泛

影响。佛教、道教、天主教、基督教和伊斯兰教

这些制度性宗教在门头沟区都有影响和传播。相

对而言，佛教和道教在门头沟区的影响更大。而

在千军台、庄户和板桥地区佛教和道教的影响比

较深远，与民众生活密切相关。历史上，门头沟

区内大量建有寺庙。在大台沟地区佛教建筑也是

分布广泛，数量很多。在板桥、庄户和千军台三

村有北港沟菩萨殿、黑牛寺北港沟的黑牛寺、庄

户老村的龙泉庵、千军台的茶棚庙、大寒岭的毗

卢寺等。幡会幡、旗上有很多佛教系统的神祗，

如写有“敕封南无南海观音菩萨”的观音幡和

文化资源

“南无幽冥教主地藏菩萨”的地藏幡，这对应了此

地佛教信仰的兴盛境况。道教是中国固有宗教，

道教成员奉老子为教祖，以《道德经》为主要经

典。在大台地区道教建筑数量也不少，这些道观

主要有马王庙、天仙圣母庙、关帝庙、玉皇庙、

三官庙等。据当地村民说，木城涧玉皇庙的道士

曾经和庄户的音乐班一起演奏白事音乐。

三、结语

除地名幡之外，庄户一千军台幡会上的其他

幡都是以一个或多个神的名字命名。这些幡就是

这些神祗的神位，每面幡就代表了一个或几个神

灵，而大旗绣有神灵的画像，大旗同样也是这些

神灵的神位。幡会众神无不与他们经济生活和精

神生活密切有关，从生产到生老病死都有神灵主

宰或者保佑。幡和旗上神灵的设置展现的是当地

民众的神灵信仰，体现出当地民众的思想观念。

幡和旗上神灵与民众群体所处的自然环境以及民

众的生活存在着内在关联。

【责任编辑：刘 霞】

19

万方数据


